PARACHAT VAERA T1"02

Approfondir un Théme

Prends ton baton, jette-le devant Par'o, il deviendra un serpent

Quel est l'objectif de ce prodige ? Il ne s'agissait pas d'une plaie, ni d'un miracle qui se voulait de
convaincre les égyptiens, puisqu'ils réussirent a le reproduire. Donc quel en était 1'objectif ?

D)

2)

3)

4)

Le Midrash rapporte que Par'o est comparé a un serpent. Aussi, Aharon devra jeter son
baton, qui deviendra un serpent, pour ensuite redevenir un baton. Cela venait suggérer a
Par'o que lui aussi, qui était comparé a un serpent, allait finir par étre anéanti par toutes les
plaies. Il finira par perdre toute sa force et devenir comme un simple baton, inerte.

Le Keli Yakar explique que Moché et Aharon sont destinés a effectuer de multiples plaies
et miracles par l'intermédiaire de ce baton. Or, certains pourraient prétendre que s'ils ont
réussi a faire tant de merveilles par son intermédiaire, c'est peut-étre que ce baton a des
pouvoirs de sorcellerie. Ce qui réduirait considérablement le miracle.

Aussi, avant d'entamer le processus des miracles et des plaies, Hachem voulut faire
allusion au fait qu'il n'en est pas ainsi. Ce baton allait se transformer en serpent. En effet, le
serpent détient sa force nocive dans sa bouche. Cela pour suggérer que bien que Moché et
Aharon vont utiliser ce baton pour frapper I'Egypte. Mais ce baton n'a aucun pouvoir en
lui-méme. La force que Moché et Aharon ont d'endommager 1'Egypte dépend de leur
bouche. C'est par leurs paroles qu'ils expriment en tant que messagers d'Hachem, qu'ils
décrétent aux plaies de sévir sur I'Egypte. Le baton n'y est pour rien. C'est comme si ce
baton agissait comme un serpent qui nuit par sa bouche. De méme, ce baton n'est que le
vecteur de la Parole de Moché et Aharon.

Le Rav Meir Chapira de Loublin explique que ce prodige venait répondre a une question.
En quoi les Hébreux sont ils meilleurs que les égyptiens ? Les 2 étaient idolatres. Ainsi
pourquoi sauver les Hébreux et punir les égyptiens ?!

La réponse est que les Bené Israél étaient des gens bien et de grande vertu. Mais c'est sous
lI'influence de Par'o qu'ils se sont pervertis. Quand ils quitteront I'Egypte, ils redeviendront
des gens Kedochim. Tel est le sens de ce prodige. Sur ce baton, le Nom d'Hachem était
inscrit. Il était donc d'un haut niveau de Kedoucha. Et pourtant, quand il sera jeté devant
Par'o et se rapprochera de son influence, il deviendra un vil serpent ! Il en fut de méme
pour les Bené Israél. De par eux-mémes, ils sont Kedochim. Mais sous 1'influence de Par'o,
ils se sont pervertis. Ils méritent donc d'étre libérés. Car alors, en sortant de cette mauvaise
influence, ils redeviendront Kedochim !

Approfondir un Rachi

Je suis apparu a Avraham, a Yits'hak et a Yaacov en tant que E-L CHA-DAY

Rachi : Je suis apparu aux Avot (patriarches)

Question : Qu'est-ce que rajoute ce commentaire de Rachi sur le verset ? Ne savions-nous pas que
Avraham, Yits'hak et Yaacov sont les Avot ?!

Réponse du Rav Tsvi Elimelekh Chapira de Dinov : Rachi va expliquer dans la suite de son
commentaire, que les promesses que Hachem a effectuées pour Avraham, Yits'hak et Yaacov par le
Nom E-L CHA-DAY, Il ne les a pas réalisées. En effet, Il leur a promis la Terre d'Israél. Mais Il ne la
leur a pas donnée.



Aussi, une question se pose. Comment envisager que Hachem, Qui est Vérité Absolue, n'accomplisse
pas Ses Promesses ?!

C'est pour répondre a cette question que Rachi explique que Avraham, Yits'hak et Yaacov sont les
Avot. En effet, certes Hachem ne leur a pas donné la Terre d'Israél. Mais Il I'a donnée aux Bené Israél,
a I'époque de Yehochoua. Or, puisque les Bené Isra€l sont leurs enfants, ainsi, en leur donnant la Terre,
Hachem a réalisé sa promesse qu'll avait faite aux Avot. Dans le sens ou quand on donne un cadeau a
un enfant, le pére considére comme si ce cadeau lui a été donné a lui aussi.

Allusion sur la Paracha
Tu retiens encore mon peuple pour ne pas les libérer

Ce verset se dit dans le Texte : on7w 'Nn72% 'ya 771mon TIv.

Le Baal Hatourim fait remarquer que les initiales forment (dans le désordre) le nom ny7a (Bil'am).
Cela fait allusion au Midrash qui enseigne que Bil'am était un des 3 conseillers de Par'o (avec Iyov et
Yitro). Et c'est lui qui a incité Par'o a asservir les Ben¢ Israél et a ne pas les libérer.

Moussar sur la Paracha
Les grenouilles se retireront de toi et de ta maison

Et effectivement, une fois que Moché¢ pria, il a obtenu que les grenouilles se retirent.

Mais dans la Paracha de 'Houkat, quand Hachem envoya des serpents pour punir le peuple, Moché n'a
pas obtenu aupreés de Hachem d'écarter ces serpents par sa priére. Il dit procéder a une autre solution,
que lui enjoint Hachem, de prendre un baton, d'y placer en haut un serpent en cuivre. Quand les
personnes qui ont été mordues par les serpents le verront, ils guériront.

Ainsi, la question se pose. Pourquoi pour Par'o, Moché¢ 1'épargna des grenouilles uniquement par sa
priere, alors que pour les Bené Israél, la priere de Moché n'était pas suffisant, et il fallait user d'un
autre procédé ?

Le 'Hafets 'Haim répond que les serpents ont ét¢ envoyés par Hachem a l'encontre du peuple, en
punition pour avoir parlé a l'encontre de Moché et de Hachem. En d'autres termes, ils ont commis la
faute de la médisance. Or, chaque faute crée un accusateur. Et l'accusateur de chaque faute peut étre
neutralisé par la Priére. A l'exception de l'accusateur créé par la faute du Lachon Har'a. En effet,
I'accusateur d'une faute est a 1'image de celle-ci. Ainsi, la faute commise par des paroles médisantes
crée un accusateur qui, lui aussi, se singularise par sa mauvaise parole. C'est a dire qu'il parle a
I'encontre de I'hnomme qui a commis cette faute, et il est impossible de le faire taire ! C'est pourquoi, la
priere de Moché n'avait pas la force de faire taire l'accusateur créé par le Lachon Har'a des Bené Israél,
pour permettre de retirer les serpents.

11 fallait donc que Hachem propose une solution spéciale pour guérir ceux qui ont été mordus.

Perle sur la Paracha
Je les sortirai de sous les souffrances de lI'Egypte

Le terme « souffrances » est exprimé ici dans la Torah par le mot « Nn'720 ». Les lettres de I'alphabet
qui se situent, dans l'ordre alphabétique, sous les lettres du mot Nn'720 sont les lettres qnay. En effet,
sous le 0 se trouve la lettre V. Sous le 2 se trouve la lettre 2. Sous le 7 se trouve la lettre n. Et sous la
lettre N se trouve la lettre . Car selon une certaine constitution de 1'alphabet, les 5 lettres finales | 0
Y 9 sont positionnées apres la lettre N. Et ainsi, le ) est la lettre qui suit le N et aura donc la valeur
numérique de 500 (aprés le n qui vaut 400). De la sorte, les lettres Jnay, qui sont « sous N710 (les
souffrances) » auront pour valeur numérique 613 (70 + 3 + 40 + 500 = 613).

Le verset vient donc suggérer qu'Hachem nous fera sortir d'Egypte pour recevoir les 613 Mitsvot, en
allusion « sous (les lettres du mot) Nn'720 (les souffrances) ».



