PARACHAT VAYE'HI -+,

Approfondir un Theme
Pourquoi la Paracha de Vaye'hi est-elle « fermée » (qu'il n'y a pas de blanc avec la Paracha de Vayigach) ?

1) Rachi explique qu'aprés la mort de Yaacov, le cceur et les yeux des Bené Israél ont commencé a
se « fermer » du fait des prémices de l'esclavage qui allait commencer.

2) Rachi explique aussi qu'avant sa mort, Yaacov voulait révéler a ses enfants la date de la fin de
I'exil. Mais, cette connaissance se « ferma » a sa conscience et il ne put la révéler.

3) Un Midrash explique que lorsque Yaacov descendit en Egypte, c'est seulement alors qu'il cessa
de souffrir. Les malheurs « se fermerent » a lui et sa vie devint heureuse.

4) Dans le prolongement de cette explication, le Peri Tsadik explique que les meilleurs années de la
vie de Yaacov furent effectivement celles qu'il vécut en Egypte. Et cela n'est pas logique, car il
aurait été plus compréhensible que sa vie soit heureuse en Terre Sainte, plutét qu'en Egypte,
giron de l'impureté. Or, nos Sages enseignent que les blancs qui séparent les paragraphes sont la
pour inviter & faire une pause pour réfléchir et méditer entre un paragraphe et un autre
paragraphe. Pour bien signifier qu'ici, on se trouve face a un paradoxe qui dépasse 1'entendement
et qu'il n'y a pas lieu de s'arréter pour essayer de comprendre pourquoi les meilleurs années de sa
vie furent dans le pays le plus impur et pas dans le pays le plus Saint. Aussi, la Torah ne fait pas
de blanc pour introduire la Paracha de Vaye'hi.

Approfondir un Rachi
Les freres de Yossef virent que leur pere était mort (50, 15)

Rachi : IIs ont reconnu que leur pere était mort dans l'attitude de Yossef. Du vivant de Yaacov, ils avaient
I'habitude de manger a la table de Yossef. Il les rapprochait pour I'honneur de son pére. Et quand Yaacov
mourut, il cessa de les rapprocher.

C'est pourquoi, ils se dirent que peut-étre que Yossef va commencer a les hair...

Question : Si en réalité, Yossef n'avait pas de rancceur pour ses fréres, alors pourquoi a-t-il cessé de les
rapprocher en arrétant de les faire manger a sa table, aprés la mort de Yaakov ?

Réponse du Midrash : Yossef s'est dit : jusqu'a présent, mon pére m'a honoré et m'a installé au-dessus de
Yéhouda, bien que c'est lui le roi d'entre les tribus ; et au-dessus de Réouven, bien qu'il soit le premier-né.
Aussi, c'est moi qui mangeais en téte de table. J'ai accepté cette situation par égard a mon pére. A présent que
mon pere n'est plus 13, il n'est pas normal que je sois assis a une place d'honneur, au dessus d'eux.

Le Divré David ajoute qu'il ne voulait pas non plus étre assis a une place moins honorable qu'eux, parce qu'il
représentait 'honneur de la royauté égyptienne.

Ainsi, il n'avait pas d'autre choix que d'arréter de faire manger ses fréres a sa table.

Allusion sur la Paracha
Yaacov a vécu (47, 28)

Le Ba'al HaTourim fait remarquer que la valeur numérique du mot 'n'i (a vécu) est de 34. A savoir, le nombre
d'années ou Ya'acov a vécu en proximité avec Yossef. En l'occurrence : les 17 premicres années de la vie de
Yossef, avant qu'il ne soit vendu ; et les 17 derniéres années de la vie de Yaacov, qu'il vécut en Egypte. Ces
34 années furent les meilleurs années de la vie de Yaacov. Ce furent ces années ou Yaacov vécut
véritablement, dans le plein sens du terme.



Moussar sur la Paracha
Yéhouda, tes fréres te reconnaitront (49, 8)

Un Midrash enseigne que ce verset vint enseigner que tout le peuple d'Israél est appelé « Yéhoudim », sur le
nom de Yéhouda.

Mais pourquoi Y¢éhouda a-t-il eu un tel privilége ?

En fait, Yéhouda incarne le remerciement. Léa 1'a appelé ainsi, parce qu'elle a remerci¢ Hachem de lui avoir
donné ce fils. Le Roi David, descendant de Yéhouda, a écrit le livre des Tehilim, qui abonde en louanges et
remerciements a I'égard de Hachem. Or, le peuple Juif doit se distinguer justement par cette qualité de
gratitude, de remerciement et de reconnaissance envers Hachem pour tous Ses Bienfaits.

Mais pourquoi d'entre toutes les belles qualités qui existent, est-ce justement celle-ci qui a été le plus retenu
pour représenter le peuple Juif ?

Le Sefat Emet explique que le peuple Juif descend particulierement de Yaacov. Si les nations peuvent se
revendiquer de Avraham et Yits'hak, Yaacov est le patriarche qui est attribué exclusivement au peuple Juif.
Or, ' Attribut de Yaacov est la Vérité. « Tu donnes la Vérité a Yaacov ». Ainsi, pour pouvoir €épanouir son lien
avec Yaacov, il aurait fallu s'attacher a la Vérité de la fagon la plus parfaite pour un étre humain. Or, ce
monde est un monde de mensonge. Seul Yaacov pouvait atteindre cette dimension. Mais comment attendre
un tel dévouement a la vérité de la part des communs des mortels ?

La réponse est que certes, il n'est pas possible d'attendre une telle exigence de tout Juif. Mais, il y a une vertu
qui est plus accessible et qui méne 'homme vers la Vérité : c'est la gratitude et le remerciement. Si dans son
coeur on n'arrive pas encore a étre complétement attaché a la Vérité, le fait de reconnaitre cette vérité par sa
bouche, a travers des paroles de reconnaissance et de gratitude, cela méne directement a intégrer la vérité
dans le cceur. Car remercier, c'est reconnaitre la Vérité dans ses propos. Et la vérité finira par s'intérioriser
dans le cceur. Tout le peuple Juif s'appelle donc Yéhoudim, au nom du remerciement. Car c'est la voie royale
pour que chaque individu, méme le plus simple, puisse atteindre la dimension de Yaacov. Dimension qui, en
soi, n'est pas accessible dans ce monde.

Perle sur la Paracha

Israél envoya sa droite et la plaga sur la téte de Efraim... ; et sa gauche, sur la téte de Menacheé (48, 14)

Pourquoi Yaacov a-t-il inversé les mains pour bénir 1'ainé (Ménaché) avec la gauche et le plus petit (Efraim)
avec la droite ?

Nos Sages disent que le monde tient sur 3 piliers : la Vérité (nnK), la Justice (]'T) et la Paix (D17w). De
plus, le jour du naw (Chabbat) comporte en lui les 2 dimensions de Vérité et de Paix. Nos Sages disent
que méme un ignorant en Torah, s'efforce de dire la vérité pendant Chabbat. De plus, le Chabbat est le
jour du Chalom (de la paix). Mais la justice est extérieure au Chabbat, puisque I'on ne rend pas la justice
le Chabbat.

Ajoutons encore que la Vérité contient en potentiel la paix et la justice (la valeur numérique de |*T et
DI7w avec le Kolel - pour réunir les 2 mots - est la méme que NNK).

A présent, Yaacov posa sa droite sur Efraim, et sa gauche sur Menaché. Quand on associe la valeur
numérique du mot ' (droite - 110) avec "9X (Efraim — 331), on obtient la valeur numérique du mot
nnK (vérité — 441). Et quand on associe la valeur numérique du mot 7xnw (gauche — 371) avec nwin
(Menaché — 395), on obtient la valeur numérique de |'T naw (Chabbat, justice — 766), a savoir les 3
piliers réunis.

Yaacov expliqua a Yossef que Efraim grandira plus que Menaché. Ainsi, Efraim peut se contenter de
recevoir la Bénédiction de la Vérité uniquement, et de lui-méme, il saura développer le potentiel et
arriver a la Paix et a la Justice. Alors que Menaché ne pourra pas arriver a ce résultat, il devait donc
recevoir de Yaacov, la Bénédiction du Chabbat (Vérité et Paix) et de la Justice.

Ajoutons encore que si Yaacov avait posé sa droite (110) sur Menaché (395), le résultat aurait été 505,
soit NN |'T (la justice et la vérité). Il lui aurait donc manqué la Paix. Et s'il avait posé sa gauche (371)
sur Efraim (331), le résultat aurait ét¢ 702, soit naw (Chabbat) qui contient la Vérité et la Paix. Or,
Efraim n'a pas besoin de recevoir la dimension "Paix", car il peut y arriver de lui-méme de par la Vérité.



